
認識我們的神：
祂是誰？
認識我們的神：
祂是誰？

神論1 神的屬性
講員：吳楚
2026年1月18日

26年1-3月主日學「神學你我祂」第三課



面對苦難與挑戰時，

我們的安慰從何而來？ 

面對苦難與挑戰時，

我們的安慰從何而來？ 

信心的對象——神
對神認識模糊 → 房子蓋在沙土上
對神認識清晰且堅定 → 房子蓋在磐石上
我們的言行反映對神的認識



基督徒的信心基礎：
神真實存在（祂在那裡）
神的屬性/性情（祂是怎樣的一位神）

認識神與日常生活的關係： 
不是枯燥的理論，而是生命最大的喜樂與安全的根基



神獨有的神性 神分賜的性情
神的不可盡知

神的自存

神的無限
          （永恆、全在、全能）

三位一體

        ……

良善

公義

……

（聖潔、智慧、憐憫等）



一、神的不可盡知

可知：認識神，必須藉由祂向我們啟示祂自己
但不可盡知：我們沒有能力完全認識神



1、我們如何認識神？神啟示祂自己1、我們如何認識神？神啟示祂自己

普遍啟示：告訴我們有神
自然界：繁星、陽光、雨水；細胞的精密結構、銀河系的運
轉……（詩 19:1諸天述說神的榮耀，穹蒼傳揚祂的手段）
良心：內在對是非公義的感知

特殊啟示：告訴我們神的性情、作為、對我們的心意
寫下來的啟示：聖經
活出來的啟示：耶穌（約 1:18 從來沒有人看見神，只有在父
懷裡的獨生子將祂表明出來。）



2、神不可盡知2、神不可盡知

隱秘的事，是屬耶和華我們神的；惟有明顯的事，是永
遠屬我們和我們子孫的。（申命記29:29）

圖來自R.C.Sproul《神學入門》



3、神不可盡知，對我有什麼意義？3、神不可盡知，對我有什麼意義？

敬畏與謙卑：我是受造者，祂是創造者。
釋放焦慮：雖然我們不明白「為什麼」，但因著信
任那雙更大的手，不需要看透一切才能得平安
……



二、神的自存

自存：神在祂自己裡面擁有存在的能力，並不需要借
助外力存在
神不是被造的，也不是為了「一己私利」造人



1、神的自存1、神的自存

神不用人手服事，好像缺少什麼；自己倒將生命、氣息、
萬物，賜給萬人。（使徒行傳 17:25 ）

 神對摩西說：我是自有永有的。（出埃及記3：14）



2、神的自存，對我有什麼意義？2、神的自存，對我有什麼意義？

神為什麼創造我們？
祂不需要我們做什麼來維持祂，例如不需要人的敬拜來增
加祂的榮耀；不需要人的陪伴使祂不寂寞
（約翰福音17：24 耶穌對父神說：「……創立世界以前，你已
經愛我了。」）
神對我們的愛是「純粹的恩典」：祂愛我，不是因為我
「有用」，而是因為祂就是愛



三、神的無限

時間的無限——永恆
空間的無限——全在
能力的無限——全能



1、神的無限（永恆）1、神的無限（永恆）

大山未曾生出，地與世界你未曾造成，從亙古到永遠，
你是神。（詩篇90:2）

主神說：我是阿拉法，我是俄梅戛，是今在、昔在、以
後永在的全能者。（啟示錄1:8）



2、神的無限（全在）2、神的無限（全在）

我往哪裡去躲避你的靈？我往哪裡逃、躲避你的
面？……我若展開清晨的翅膀，飛到海極居住，在那
裡，你的手必引導我；你的右手也必扶持我。（詩篇
139:7-10）

耶和華說：人豈能在隱密處藏身，使我看不見他呢？
耶和華說：我豈不充滿天地嗎？（耶利米書23:24）



3、神的無限（全能）3、神的無限（全能）

耶和華豈有難成的事嗎？（創世紀18:14）

耶穌看著他們，說：在人這是不能的，在神凡事都能。
（馬太福音19:26）

我知道，你萬事都能做；你的旨意不能阻隔。（約伯記
42:2）



4、神的無限，對我有什麼意義？4、神的無限，對我有什麼意義？

安全感：
一位全能的神（有能力救我），又是全在的神（隨時在我
身邊），且是永恆的神（祂的應許永遠不會過期）
有人可能會問：
Q1 神是全能全知的，那為什麼我要禱告？(神不缺資訊，看重的是關係，建
立愛的聯結；藉著禱告，使我成長)
Q2 如果祂無所不在，為什麼我感受不到祂？（神的無處不在是客觀存在是
事實，不因主觀感受而改變，就像陰天我們依然知道太陽存在）
Q3 神是住人不能靠近的光中，還是就在我心裡？（神的超越與臨在）



5、神的超越與臨在5、神的超越與臨在

超越
神在本質上，完全超越祂所創造的世界。祂不受時間、空
間或任何受造物的限制。
臨在
神主動進入祂所創造的世界，充滿其中，並與受造物保持
極其親密且持續的聯繫。
    e.g.太陽和我不重合，遠遠照著我，但太陽的光和熱進入我的心



四、神的三位一體
（獨一本質，三個位格）



1、神是獨一的1、神是獨一的

聖經始終堅持一神論
舊約： 「以色列啊，你要聽！耶和華我們神是獨一的
主。」（申命記 6:4）
新約： 「因為只有一位神，在神和人中間，只有一位
中保，乃是降世為人的基督耶穌。」（提摩太前書
2:5）



2、三個位格的證據2、三個位格的證據
分別指證聖父、聖子、聖靈具有神性的經文
聖父 「在我們神——我們的父面前...」（帖撒羅尼迦前書 1:3）
聖子  
「太初有道，道與神同在，道就是神。」（約翰福音 1:1）
多馬對耶穌說：「我的主！我的神！」（約翰福音 20:28）
聖靈
彼得責備亞拿尼亞「欺哄聖靈」，接著說「你不是欺哄人，是欺
促神了。」（使徒行傳 5:3-4）



2、三個位格的證據2、三個位格的證據

三位格同時出現的經文

眾百姓都受了洗，耶穌也受了洗。正禱告的時候，天就開

了，聖靈降臨在他身上，形狀彷彿鴿子；又有聲音從天上

來，說：「你是我的愛子，我喜悅你。」（路加福音3:21-

22）



2、三個位格的證據2、三個位格的證據
原文單復數的伏筆
 所以，你們要去，使萬民作我的門徒，奉父、子、聖靈的名給他們施
洗。（馬太福音 28:19）
這裡的「名」在原文是單數，暗示了三位格的合一性。

神說：我們要照著我們的形像、按著我們的樣式造人。（創世記
1:26）原文為複數
起初神創造天地，神的靈運行在水面上（創世記 1:1-2）神與神的靈
同時出現



3、「三位一體」教義的確立3、「三位一體」教義的確立

早期的錯誤觀點：

嗣子論：否定耶穌的神性

形態論：否定位格的區別

亞流主義：否定耶穌完全的神性



3、「三位一體」教義的確立3、「三位一體」教義的確立
愛任紐（130-202年）
經世三一：神在世界的作為（創造及救贖）中呈現的
三一特性
特土良（155-220年）
創造了「三一」Trinitas這個詞
內在三一：神在其內部、在創世之前的永恆存在與關係
尼西亞會議（325年）
確立了正統立場，並在信經中使用了極其嚴謹的文字來描述聖子：主耶穌
基督，上帝的獨生子，在萬世以前為父所生，出於神而為神，出於光而為
光，出於真神而為真神，受生而非被造，與父一體



3、「三位一體」教義的確立3、「三位一體」教義的確立

經世三一：神的三位格在人類歷史中的工作
聖父： 創造世界、差遣愛子
聖子： 道成肉身、成就救恩
聖靈： 使人重生、引導真理

內在三一：神的三位格的內在關係
聖父：萬有的根源（非受生者）
聖子由聖父所生（受生而不被造）
聖靈由聖父（及聖子）所發出



4、神的三位一體，對我有什麼
意義？
4、神的三位一體，對我有什麼
意義？

三位一體：聖父、聖子、聖靈的完美團契
我們被造是為了進入一種愛的關係中
我們對友誼、家庭和群體的渴望，其實是神性情的反映



五、神的良善



1、神是良善的源泉1、神是良善的源泉

各樣美善的恩賜和各樣全備的賞賜都是從上頭來的，從眾
光之父那裡降下來的；在他並沒有改變，也沒有轉動的影
兒。（雅各書1:17）
耶和華善待萬民；他的慈悲覆庇他一切所造的。（詩篇
145:9）
神的良善透過「普遍恩典」彰顯，祂降雨給義人，也給不
義的人，讓萬物各按其時成為美好



2、萬事互相效力？2、萬事互相效力？

我們曉得萬事都互相效力，叫愛神的人得益處，就是按他
旨意被召的人。（羅馬書8:28）
God is good, all the time. All the time, God is good.
萬事：包含順境與逆境、痛苦與眼淚。良善的神就像一位卓越的藝術
家，祂手中的畫筆有明亮的顏色，也有陰暗的色調。
益處：真正的益處，是讓我們的生命「效法祂兒子的模樣」（羅馬書
8:29）有靈性的成熟與永恆的福分，有時短期的挫折是為了修剪我們
生命中的雜質。



3、神的良善，對我有什麼意義？3、神的良善，對我有什麼意義？

信任的基礎：確信神的動機與行為都是美好的，祂對我的
計畫不是要降災禍，而是給予指望

苦難中的盼望：即使環境惡劣，仍能相信神會在其中動
工，最終轉化為對我有益的結果



六、神的公義



1、神的公義1、神的公義

他是磐石，他的作為完全；他所行的無不公平，是誠實無
偽的神，又正直，又公義。（申命記 32:4）

他必照各人的行為報應各人。（羅馬書 2:6）



2、神的公義，對我有什麼意義？2、神的公義，對我有什麼意義？

世界的盼望： 惡人最終必受審判，世界雖不公平，但祂是
最終的審判者
敬畏的心： 神的聖潔和公義要求我們認真對待罪
救贖的必要性： 正因為神是公義的，祂不能對罪「睜一隻
眼閉一隻眼」；這讓我們看見耶穌基督代贖的偉大——公義
在十字架上得到了滿足



神的哪個屬性，在你目前的環境中，對你最有安慰？

今天你的收穫是什麼？

分組討論分組討論


